
Volume 02, No. 03, Desember 2025, Hal. 112-122 

E-ISSN: 3089-3429 

Website: https://synergizejournal.org/index.php/QE 

 

 

QUANTUM EDUKATIF 112 

 

 

Etika Kepemimpinan Islami Pangeran Diponegoro dalam Perspektif Babad 

Diponegoro dan Kontribusinya bagi Pengembangan Pendidikan Islam 

Dwi Ramadhani1*, Naufal Alawy2 

1Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

2Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

🖂: dramadhani251@gmail.com, naufalalawy12@gmail.com  

Abstract 

This study examines the spiritual, moral, and leadership values of Prince Diponegoro as 
portrayed in the Babad Diponegoro and explores their relevance to the development of Islamic 
education in Indonesia. Using a library research approach, the study analyzes the Babad Diponegoro 
manuscript as the primary source and employs historical literature and Islamic educational theories 
as secondary sources. Content analysis is used to identify key themes related to Diponegoro’s 
spirituality, moral critique, and ethical leadership, which are then connected to Islamic ethical 
frameworks proposed by Al-Ghazali, Ibn Miskawaih, and Syed Naquib al-Attas. The findings indicate 
that Diponegoro’s ascetic spirituality expressed through laku prihatin and the study of Islamic 
sciences served as the foundation of his character and struggle. His critique of moral decline in 
Javanese society underscores the importance of ethical education grounded in Islamic values and 
local cultural context. His leadership ethos, which emphasized trustworthiness, justice, empathy, and 
moral restraint in warfare, reflects prophetic leadership principles relevant to Islamic education. 
Moreover, Diponegoro’s spiritual resilience during exile demonstrates mental strength that is 
essential for character formation. This study concludes that the Babad Diponegoro is a rich source 
of Islamic educational values and can be integrated into Islamic Education curricula, particularly in 
the development of ethics, leadership, and spiritual character. 

Keywords: Islamic education, Diponegoro, Babad Diponegoro, ethics, leadership. 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji nilai-nilai spiritual, moral, dan kepemimpinan Pangeran Diponegoro 

dalam Babad Diponegoro serta relevansinya bagi pengembangan pendidikan Islam di Indonesia. 

Dengan menggunakan pendekatan library research, penelitian ini menelaah naskah Babad 

Diponegoro sebagai sumber primer dan literatur sejarah serta teori pendidikan Islam sebagai 

sumber sekunder. Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi tema-tema pokok terkait 

spiritualitas, kritik moral, dan etika kepemimpinan Diponegoro, kemudian menghubungkannya 

dengan konsep pendidikan akhlak menurut Al-Ghazali, Ibn Miskawaih, dan Syed Naquib al-Attas. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa spiritualitas asketik Diponegoro melalui laku prihatin dan 

pendalaman ilmu agama menjadi fondasi karakter dan perjuangannya. Kritiknya terhadap 

kemerosotan moral masyarakat menunjukkan pentingnya pendidikan akhlak yang berbasis nilai 

Islam dan konteks lokal. Etika kepemimpinannya yang menonjolkan amanah, keadilan, empati, 

dan kontrol moral dalam peperangan mencerminkan model kepemimpinan profetik yang relevan 

bagi pendidikan Islam. Selain itu, keteguhan spiritual Diponegoro dalam pengasingan 

menunjukkan nilai ketahanan mental yang penting ditanamkan dalam proses pendidikan. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Babad Diponegoro merupakan sumber pendidikan Islam 

https://synergizejournal.org/index.php/QE
mailto:dramadhani251@gmail.com
mailto:naufalalawy12@gmail.com


Quantum Edukatif: Jurnal Pendidikan Multidisiplin 
Volume 02, No. 03, Desember 2025, Hal. 112-122 

 

QUANTUM EDUKATIF 113 

 
 

yang kaya dan dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum PAI, terutama dalam pembentukan 

akhlak, kepemimpinan, dan karakter spiritual peserta didik. 

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Diponegoro, Babad Diponegoro, akhlak, kepemimpinan. 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam pada dasarnya merupakan suatu proses yang menyeluruh dan 

berkelanjutan dalam membentuk manusia menjadi pribadi yang beriman, bertakwa, berakhlak 

mulia, dan mampu memberikan kontribusi nyata terhadap kehidupan sosial, budaya, politik, 

maupun ekonomi. Dalam konteks Indonesia, pendidikan Islam tidak berdiri dalam ruang hampa, 

melainkan berkembang di dalam masyarakat yang memiliki sejarah panjang interaksi antara 

agama, budaya, dan kekuasaan. Oleh sebab itu, upaya memahami konsep pendidikan Islam tidak 

cukup hanya mengkaji sumber-sumber normatif seperti Al-Qur’an dan hadis, atau pemikiran 

teologis para ulama klasik, namun juga menuntut kajian terhadap figur-figur sejarah yang menjadi 

teladan moral dan intelektual bagi masyarakat Muslim Nusantara. 

Salah satu figur tersebut adalah Pangeran Diponegoro. Ia tidak hanya dikenang sebagai 

pemimpin Perang Jawa (1825–1830), tetapi juga sebagai tokoh religius, pemimpin moral, dan 

intelektual pribumi yang meninggalkan karya otobiografis monumental berupa Babad 

Diponegoro. Karya ini memiliki nilai historis dan edukatif yang sangat tinggi. Tidak seperti naskah 

babad lain yang biasanya ditulis oleh juru tulis keraton, Babad Diponegoro ditulis sendiri oleh 

Diponegoro ketika dalam pengasingan di Manado. Oleh karena itu, karya ini memuat refleksi 

autentik tentang kehidupan spiritual, moralitas, nilai kepemimpinan, dan pandangan Diponegoro 

mengenai kondisi sosial-politik Jawa. 

Dalam Babad Diponegoro, salah satu aspek yang sangat dominan adalah gambaran tentang 

kehidupan spiritual sang Pangeran. Ia menulis bahwa masa mudanya dihabiskan dengan tirakat, 

belajar agama, dan menghindari kehidupan duniawi keraton yang penuh intrik.  Ia menegaskan:  

“Sira Dipanegara anglampahi laku prihatin, aneng Tegalreja, anggegulang ngelmu benere.” Yang 

artinya “Diponegoro menjalani laku prihatin, bertempat di Tegalrejo, untuk menekuni ilmu yang 

benar.” (Carey 2014, 15). 

Ungkapan ini menunjukkan bahwa pendidikan spiritual menjadi fondasi utama dalam 

pembentukan karakter Diponegoro. Dalam kerangka pendidikan Islam, ini selaras dengan konsep 

tazkiyatun nafs sebagai dasar pembentukan akhlak. 

Selain spiritualitas, Babad Diponegoro juga menampilkan kritik moral yang tajam 

terhadap perilaku bangsawan keraton dan masyarakat Jawa pada masa itu. Diponegoro menyebut 

zamannya sebagai zaman edan.  “Wis pinesthi marang zaman edan, akeh wong padha nilar ing 

syare’at.” Yang Artinya “Sudah menjadi takdir bahwa ini adalah zaman gila, banyak orang 

meninggalkan syariat (ajaran agama).” (Carey 2014, 37). 

Pernyataan ini bukan sekadar keluhan sosial, tetapi kritik pendidikan moral. Ia melihat 

kemerosotan akhlak bukan disebabkan oleh ketidaktahuan, tetapi akibat kesalahan pemimpin 

dan dampak dominasi kolonial Belanda yang merusak struktur moral masyarakat Jawa. 

Dalam konteks pendidikan Islam, kritik Diponegoro ini sangat relevan karena pendidikan 

akhlak merupakan pilar utama dalam pembentukan karakter. Seperti ditegaskan oleh Al-Ghazali 

bahwa “kerusakan suatu bangsa berawal dari kerusakan pemimpinnya” (Al-Ghazali n.d., 47). 



Quantum Edukatif: Jurnal Pendidikan Multidisiplin 
Volume 02, No. 03, Desember 2025, Hal. 112-122 

 

QUANTUM EDUKATIF 114 

 
 

Dalam perspektif ini, Diponegoro tidak hanya memimpin dengan senjata, tetapi juga dengan 

pandangan moral yang mendalam. Lebih jauh, Diponegoro memposisikan perjuangannya 

melawan Belanda sebagai amanah Ilahi, bukan ambisi politik. Ia menulis:  

“Kang asale perang iki dudu angkara, nanging dhawuhing Hyang Wisesa.” Yang artinya “Asal mula 

perang ini bukan karena sifat angkara (kesombongan/nafsu), tetapi karena perintah Tuhan Yang 

Maha Kuasa.” (Carey 2014, 112).  

Konsep ini selaras dengan prinsip jihad dalam Islam sebagai perjuangan menegakkan 

keadilan dan kebenaran. Dengan pandangan ini, Diponegoro menegaskan bahwa perang yang 

dipimpinnya bukan pemberontakan, tetapi perjuangan moral yang didasari nilai-nilai Islam. 

Pendidikan Islam sesungguhnya tidak hanya transfer pengetahuan (ta’līm), tetapi juga 

pembentukan karakter (ta’dīb) dan penanaman kesadaran spiritual. Konsep ini diuraikan oleh 

Syed Muhammad Naquib al-Attas dalam gagasan adab sebagai inti pendidikan Islam (Al-Attas 

1999, 12). Dalam konteks ini, Diponegoro merupakan contoh nyata dari manusia yang beradab, 

yakni manusia yang mengetahui tempat dirinya dan orang lain di hadapan Allah serta memahami 

peran moral yang harus ditempuh dalam kehidupan sosial. 

Maka dari itu, kajian mendalam mengenai semangat juang Diponegoro dalam Babad 

Diponegoro menjadi sangat penting bagi pengembangan pendidikan Islam di Indonesia. Nilai-nilai 

spiritual, moral, dan kepemimpinan yang ia tunjukkan dapat menjadi sumber pembelajaran untuk 

membentuk generasi Muslim yang kokoh akidahnya, kuat karakter kepemimpinannya, serta 

memiliki kepekaan sosial. Dengan demikian, artikel ini disusun untuk menjelaskan bagaimana 

semangat juang Diponegoro dalam Babad Diponegoro dapat diintegrasikan ke dalam pendidikan 

Islam dan memberikan kontribusi penting dalam pengembangan kurikulum pendidikan Islam 

berbasis nilai-nilai budaya lokal. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan library research, yaitu penelitian yang 

mengandalkan kajian literatur atau dokumen. Pendekatan ini dipilih karena objek kajian 

merupakan naskah historis dan sumber ilmiah tertulis mengenai figur Diponegoro dan konsep 

pendidikan Islam. Library research memungkinkan penulis menelaah berbagai sumber primer 

dan sekunder secara mendalam dan sistematis sehingga menghasilkan interpretasi 

komprehensif. 

Sumber primer dalam penelitian ini adalah Babad Diponegoro, baik manuskrip asli 

maupun versi transliterasi modern. Peter Carey, sejarawan terkemuka mengenai Diponegoro, 

telah menyunting teks asli Babad Diponegoro dalam edisi lengkap yang diterbitkan oleh KPG 

(Kepustakaan Populer Gramedia) bekerja sama dengan KITLV Leiden pada tahun 2014. Versi ini 

menyediakan transliterasi Latin dari teks Jawa beserta terjemahan dan anotasi mendalam 

mengenai konteks sejarahnya. 

Sumber sekunder terdiri dari berbagai literatur yang relevan meliputi buku sejarah 

Indonesia, penelitian tentang Islam Jawa, teori pendidikan Islam klasik dan modern, serta artikel-

artikel ilmiah dalam jurnal bereputasi SINTA dan Scopus. Sebagai contoh, karya Ricklefs (2008) 

menjadi rujukan utama dalam memahami konteks sosial dan politik Jawa pada masa Diponegoro. 

Sementara itu, tulisan Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin menjadi referensi teoritis terkait 

pendidikan moral dan akhlak. Karya Ibn Miskawaih Tahdzib al-Akhlaq memberikan kerangka 



Quantum Edukatif: Jurnal Pendidikan Multidisiplin 
Volume 02, No. 03, Desember 2025, Hal. 112-122 

 

QUANTUM EDUKATIF 115 

 
 

etika kepemimpinan Islam, sedangkan Syed Muhammad Naquib al-Attas memberikan landasan 

filosofis tentang konsep adab dalam pendidikan Islam. 

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi, yakni penelusuran, 

pembacaan, dan pencatatan data penting dari buku, artikel, dan sumber tertulis lainnya. Teknik 

analisis data menggunakan content analysis, yaitu analisis isi dengan cara mengidentifikasi tema-

tema utama dalam Babad Diponegoro, kemudian menafsirkan maknanya dan menghubungkannya 

dengan konsep-konsep pendidikan Islam. Penelitian ini bersifat kualitatif deskriptif karena 

bertujuan memberikan gambaran komprehensif mengenai nilai-nilai pendidikan dalam semangat 

juang Diponegoro. Pendekatan ini memungkinkan artikel menyajikan pemahaman yang 

mendalam mengenai hubungan antara nilai spiritual Diponegoro dan konsep pendidikan Islam, 

sehingga menghasilkan kontribusi ilmiah baru yang relevan bagi pengembangan pendidikan 

Islam di Indonesia. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Spiritualitas dan Moralitas sebagai Fondasi Semangat Juang Diponegoro 

Spiritualitas merupakan elemen paling penting dan paling awal dalam konstruksi karakter 

Pangeran Diponegoro. Hampir seluruh pilihan hidupnya, keputusan politiknya, strategi 

perangnya, hingga langkah-langkah kecil kehidupannya berakar pada pandangan dunia Islam 

yang ia pelajari sejak kecil. Dalam Babad Diponegoro, ia menggambarkan masa mudanya di 

Tegalrejo bukan sebagai masa yang diwarnai kenyamanan seorang bangsawan, tetapi justru 

sebagai masa penggemblengan spiritual. Ia menulis dengan tegas: 

“Sira Dipanegara anglampahi laku prihatin, aneng Tegalreja, anggegulang ngelmu benere.” Yang 

artinya “Diponegoro menjalani laku prihatin, bertempat di Tegalrejo, untuk menekuni ilmu yang 

benar.” (Carey 2014, 15). 

Ungkapan tersebut mengandung tiga makna besar: (1) laku prihatin sebagai bentuk 

asketisme Jawa yang selaras dengan tasawuf Islam; (2) ngelmu benere yang menunjukkan 

orientasi epistemologis kepada kebenaran moral dan syariat; dan (3) Tegalreja sebagai ruang 

spiritual, bukan sekadar tempat tinggal. 

Diponegoro memilih kehidupan asketik di Tegalrejo untuk menjaga dirinya dari pengaruh 

negatif budaya keraton. Sejak kecil ia menyaksikan bagaimana bangunan keraton penuh dengan 

intrik politik, persaingan internal, perebutan jabatan, praktik gratifikasi, kemewahan, dan 

perilaku menyimpang. Praktik moral tersebut jauh dari nilai Islam yang ia pelajari dari para 

ulama, kiai, serta lingkungan pesantren Jawa. Menurut Ricklefs (2008, 204), keraton Yogyakarta 

pada masa itu sedang berada dalam kondisi kemerosotan internal akibat intervensi Belanda dan 

melemahnya otoritas spiritual raja. 

Di tengah kondisi seperti itu, Diponegoro memilih jalur pendidikan alternatif: pendidikan 

asketik yang sering dilakukan oleh para ulama Jawa. Ia berpuasa mutih, mengurangi makan, 

menahan nafsu duniawi, tidak tidur berlebihan, dan sering bermalam dalam munajat. Konsep ini 

selaras dengan apa yang disebut Al-Ghazali sebagai riyadhah al-nafs, yaitu disiplin jiwa melalui 

pengurangan kebutuhan duniawi untuk memperkuat dominasi akal dan ruh terhadap syahwat 

(Al-Ghazali n.d., 57). 

Dalam konteks pendidikan Islam, perilaku asketik Diponegoro dapat dipahami sebagai 

model pendidikan karakter spiritual yang autentik. Ia tidak menempuh pendidikan moral melalui 



Quantum Edukatif: Jurnal Pendidikan Multidisiplin 
Volume 02, No. 03, Desember 2025, Hal. 112-122 

 

QUANTUM EDUKATIF 116 

 
 

bacaan semata, melainkan melalui praktik hidup yang konkret. Pendekatan ini sangat relevan 

dengan tujuan pendidikan Islam kontemporer yang menekankan pentingnya experiential learning 

dalam pembentukan akhlak (al-Attas 1999, 45). 

Diponegoro tidak sekadar menjalani tirakat tanpa dasar. Ngelmu benere yang ia tekankan 

menunjukkan bahwa ia berguru pada ulama dan membaca kitab-kitab klasik. Ia mempelajari fiqh, 

tauhid, tafsir, hadis, serta memahami konsep kepemimpinan Islam sejak muda. Menurut Carey 

(2007, 89), Diponegoro mengoleksi beberapa kitab penting termasuk karya-karya Al-Ghazali, 

buku-buku fiqh Mazhab Syafi’i, serta teks-teks tasawuf. 

Pembentukan pemikiran keagamaannya sangat dipengaruhi oleh tradisi pesantren Jawa. 

Pesantren sejak abad ke-18 menjadi pusat pembentukan identitas Islam Jawa, dengan penekanan 

pada moralitas, kesederhanaan, dan kepemimpinan berbasis akhlak (Laffan 2011, 332). 

Diponegoro adalah produk langsung dari lingkungan tersebut. 

Hal ini sangat penting untuk pendidikan Islam modern. Banyak institusi pendidikan saat 

ini menekankan aspek kognitif, tetapi mengabaikan pembentukan moral. Diponegoro justru 

sebaliknya mengutamakan moralitas, kemudian baru pengetahuan sebagai pendukung. Inilah 

pendekatan yang ditegaskan Ibn Miskawaih dalam Tahdzib al-Akhlaq bahwa ilmu harus mengarah 

pada pembentukan karakter dan bukan sekadar penumpukan informasi (Ibn Miskawaih n.d., 76). 

Salah satu kalimat paling terkenal dalam Babad Diponegoro adalah kritiknya terhadap 

kondisi moral bangsawan dan masyarakat Jawa: 

“Wis pinesthi marang zaman edan, akeh wong padha nilar ing syare’at.” Yang Artinya “Sudah 

menjadi takdir bahwa ini adalah zaman gila, banyak orang meninggalkan syariat (ajaran agama).” 

(Carey 2014, 37). 

Diponegoro menyebut zamannya sebagai zaman edan. Ini bukan sekadar istilah kultural, 

tetapi refleksi moral dan pendidikan. Ia menggambarkan masyarakat yang telah melupakan 

syariat, meninggalkan adab, tenggelam dalam kepentingan duniawi, dan melakukan 

ketidakadilan. Bagi Diponegoro, kerusakan moral dan kemunduran sosial adalah dua hal yang 

berjalan bersamaan. Kritik ini sejalan dengan prinsip pendidikan Islam yang menempatkan 

moralitas sebagai indikator kualitas suatu peradaban. Dalam Ihya Ulumuddin, Al-Ghazali 

menyebut bahwa “keruntuhan umat terjadi karena matinya akhlak dalam diri pemimpinnya” (Al-

Ghazali n.d., 147). 

Diponegoro melihat dengan jelas bahwa keruntuhan keraton Jawa bukan disebabkan 

kekalahan militer, tetapi karena hilangnya integritas moral pemimpin dan rakyatnya. Inilah kritik 

pendidikan moral yang sangat relevan dengan situasi pendidikan di Indonesia saat ini, ketika 

berbagai problem moral seperti korupsi, kekerasan pelajar, penyalahgunaan teknologi, dan 

dekadensi etika semakin meningkat. 

Walaupun Diponegoro menjalankan asketisme Jawa, ia merupakan seorang Muslim 

ortodoks berdasarkan Mazhab Syafi’i. Menurut Ricklefs (2008, 268), Diponegoro adalah salah satu 

tokoh penting dalam perkembangan "komunitas Muslim Jawa yang sadar identitasnya". Ia 

menggabungkan tradisi lokal dengan nilai Islam yang kuat. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan 

Islam Nusantara yang menekankan harmonisasi Islam dengan budaya lokal. Diponegoro menolak 

praktek-praktek mistik yang dianggap menyimpang, tetapi menerima budaya lokal selama sejalan 

dengan nilai Islam. Konsep ini penting dalam pendidikan Islam Indonesia yang multikultural. 



Quantum Edukatif: Jurnal Pendidikan Multidisiplin 
Volume 02, No. 03, Desember 2025, Hal. 112-122 

 

QUANTUM EDUKATIF 117 

 
 

Mengajarkan Islam melalui lensa lokal membuat pendidikan lebih membumi dan mudah diterima 

siswa. 

Al-Attas (1999, 12) menyebutkan bahwa inti pendidikan Islam adalah pembentukan adab. 

Diponegoro adalah representasi sempurna dari manusia beradab. Bahwa Ia memahami 

kedudukannya sebagai hamba Allah; menjaga hubungan baik dengan ulama, rakyat, dan 

bangsawan; menghormati orang tua dan guru; menjaga kesucian diri melalui tirakat; dan 

memperjuangkan keadilan sebagai amanah. Seluruh aspek kehidupan Diponegoro 

merepresentasikan nilai adab seperti yang dijelaskan oleh al-Attas. Oleh karena itu, Babad 

Diponegoro dapat menjadi sumber pendidikan akhlak Islami yang relevan bagi kurikulum 

Pendidikan Agama Islam (PAI) di sekolah maupun pesantren. 

Tegalrejo adalah rumah spiritual Diponegoro. Daerah pedesaan itu merupakan ruang 
pendidikan informal yang kaya nilai: bebas dari korupsi moral keraton, dekat dengan masyarakat 

kecil, dekat dengan ulama dan kiai, penuh ketenangan untuk tirakat, berada dalam lingkungan 

agraris yang sederhana, dan memiliki atmosfer santri dan keagamaan kuat. Diponegoro 

menggunakan Tegalrejo sebagai pusat pendidikan moral baik bagi dirinya maupun bagi para 

pengikutnya kelak. Kesederhanaan lingkungan sangat berpengaruh terhadap pembentukan 

karakter Muslim yang merdeka dari hawa nafsu. 

Dalam konteks pendidikan Islam modern, ini mengingatkan kita pada pentingnya 

environmental education, bahwa lingkungan sangat mempengaruhi karakter. Banyak sekolah 

modern gagal dalam membentuk akhlak karena lingkungan sosialnya penuh kompetisi, 

materialisme, dan hedonisme. Diponegoro justru menegaskan pentingnya ruang pendidikan yang 

menjaga suasana spiritualitas. Berbeda dengan pemimpin politik modern yang sering tampil 

tanpa dasar moral, Diponegoro melatih dirinya secara spiritual agar siap memimpin rakyat. Ia 

tidak memulai perjuangan secara tiba-tiba; ia telah melewati masa panjang tirakat, pembelajaran 

agama, dan refleksi moral. 

Ini mengingatkan pada konsep kepemimpinan profetik dalam pendidikan Islam yang 

menyebutkan bahwa pemimpin harus memiliki integritas moral, matang secara spiritual, peka 

terhadap penderitaan, dan berani menegakkan kebenaran. Semua karakter tersebut sangat 

terlihat dalam kehidupan Diponegoro. Spiritualitas Diponegoro bukan hanya aspek pribadi, tetapi 

juga energi sosial. Perang Jawa tidak hanya menjadi konflik politik tetapi peristiwa spiritual-moral 

bagi masyarakat Jawa. Para petani, santri, guru ngaji, dan tokoh lokal ikut berjuang bukan karena 

iming-iming materi, tetapi karena mereka memandang perjuangan Diponegoro sebagai jihad fi 

sabilillah. 

Menurut Laffan (2011, 345), perang Diponegoro adalah salah satu momen penting ketika 

identitas Islam Jawa semakin menguat. Spirit jihad yang diusung Diponegoro membangkitkan 

kesadaran moral masyarakat Jawa bahwa penjajahan adalah bentuk kezaliman yang harus 

dilawan. Konsep ini penting bagi pendidikan Islam: bahwa nilai spiritual dapat menjadi energi 

perubahan sosial. Dalam kurikulum pendidikan Islam, nilai-nilai seperti keberanian moral, 

tanggung jawab sosial, dan kesadaran keadilan harus ditekankan lebih kuat. 

Etika Kepemimpinan dan Perlawanan Diponegoro sebagai Pendidikan Islam 

Etika kepemimpinan Pangeran Diponegoro merupakan salah satu aspek paling kaya nilai 

dalam Babad Diponegoro. Cara ia memimpin tidak hanya dilihat sebagai strategi perang, tetapi 

merupakan perwujudan pendidikan moral, akhlak kepemimpinan, dan adab Islam yang ia 

internalisasikan sejak muda. Dalam sejarah Nusantara, Diponegoro dipandang sebagai pemimpin 



Quantum Edukatif: Jurnal Pendidikan Multidisiplin 
Volume 02, No. 03, Desember 2025, Hal. 112-122 

 

QUANTUM EDUKATIF 118 

 
 

yang memadukan tiga unsur utama: spiritualitas, moralitas, dan keberanian politik. Ketiganya 

membentuk struktur kepemimpinan yang bukan hanya efektif secara militer, tetapi juga kuat 

secara etis. Bagi Diponegoro, kepemimpinan adalah amanah (trust) yang bersumber dari Allah. 

Hal ini sangat jelas dalam pernyataannya: 

“Kang asale perang iki dudu angkara, nanging dhawuhing Hyang Wisesa.” Yang artinya “Asal mula 

perang ini bukan karena sifat angkara (kesombongan/nafsu), tetapi karena perintah Tuhan Yang 

Maha Kuasa.” (Carey 2014, 112). 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa Perjuangannya bukan ambisi pribadi, 

kepemimpinannya bukan mencari kekuasaan, dan perang yang ia pimpin adalah mandat 

keagamaan. 

Dalam pandangan pendidikan Islam, sikap ini menunjukkan kualitas ikhlas, amanah, dan 

tawakkal, tiga nilai inti kepemimpinan profetik. Syed Naquib al-Attas (1999, 23) menyebut bahwa 

pemimpin sejati dalam Islam adalah yang memahami perannya sebagai hamba dan khalifah. 

Diponegoro memperlihatkan hal ini sangat jelas. Ia memimpin bukan karena ia ingin menjadi raja, 

tetapi karena ia merasa bertanggung jawab untuk menyelamatkan rakyat dari ketidakadilan, 

penyimpangan moral, dan penindasan kolonial. 

Keadilan adalah prinsip utama kepemimpinan Islam. Ibn Taymiyyah menyebut bahwa 

tidak ada negara yang bertahan tanpa keadilan, meskipun negara itu kafir, sementara negara 

Muslim pun akan runtuh jika zalim (Ibn Taymiyyah n.d., 147). Diponegoro memahami prinsip ini 

secara mendalam. Hal ini tampak jelas dalam perintah moral kepada pasukannya: 

“Aja ngrusak kampung, ora kena nglarani wong tani.” Yang artinya “Jangan merusak kampung, 

dan tidak boleh menyakiti para petani.” (Carey 2014, 201) 

Perintah tersebut menegaskan bahwa perang tidak boleh menyakiti warga sipil, 

pemimpin harus melindungi rakyat kecil, keadilan harus ditegakkan meski dalam kondisi konflik, 

dan strategi perang tidak boleh mengorbankan Masyarakat Konsep ini menegaskan just war 

theory dalam Islam, yaitu aturan-aturan moral dalam peperangan. Dalam hadis Nabi, beliau 

melarang pembunuhan perempuan, anak-anak, petani, agamawan, dan perusakan tanaman 

(Muslim n.d., 112).  

Etika yang sama diterapkan Diponegoro. Dalam pendidikan Islam, ini relevan untuk 

mengajarkan nilai etika perang (fiqh al-jihad), nilai kemanusiaan, perlindungan terhadap 

kelompok rentan, dan kepemimpinan berbasis akhlak Dengan demikian, kepemimpinan 

Diponegoro dapat menjadi contoh konkret bagi siswa tentang bagaimana pemimpin harus 

bertindak dalam situasi ekstrem. 

Salah satu keunikan Diponegoro adalah kedekatannya dengan rakyat kecil. Berbeda dari 

bangsawan keraton yang hidup jauh dari masyarakat, Diponegoro hidup di tengah rakyat dalam 

suasana pedesaan. Menurut Ricklefs (2008, 274), hubungan Diponegoro dengan petani, kiai, dan 

santri sangat kuat. Kedekatan ini membentuk etika kepemimpinan yang penuh empati bahwa ia 

mengenal kebutuhan rakyat, memahami penderitaan mereka akibat pajak kolonial, melindungi 

petani dari penindasan mandor Belanda, menjaga hubungan dengan ulama dan tokoh lokal, dan 

mempertimbangkan dampak setiap keputusan terhadap rakyat. 

Dalam pendidikan Islam, empati (rahmah) adalah nilai penting dalam membentuk 

karakter pemimpin. Al-Ghazali (n.d., 92) menyebut bahwa pemimpin yang baik adalah seperti 



Quantum Edukatif: Jurnal Pendidikan Multidisiplin 
Volume 02, No. 03, Desember 2025, Hal. 112-122 

 

QUANTUM EDUKATIF 119 

 
 

“ayah bagi rakyatnya” yakni memiliki sifat yang penuh kasih sayang dan perhatian. Diponegoro 

mencerminkan hal ini dalam perbuatannya, bukan hanya dalam kata-kata. 

Perang Jawa adalah perang besar yang berlangsung 5 tahun dan menjadi perang paling 

memakan biaya dan korban dalam sejarah kolonial Belanda. Meski menghadapi kondisi sulit, 

Diponegoro tetap memimpin dengan keteguhan dan keberanian moral. Dalam Babad, ia menulis: 

“Kang dadi kanca perangku, akèh wus gugur.” Yang artinya “Banyak dari sahabat-sahabat 

perangku telah gugur.” (Carey 2014, 239) 

Kalimat ini menggambarkan bahwa banyak sahabatnya gugur, panglimanya syahid, 

pasukan yang terluka atau tertawan, dan rencana yang gagal. Namun ia tidak menyerah. 

Ketabahan ini merupakan bentuk sabr (kesabaran) sebagai nilai inti kepemimpinan Islam. 

Menurut al-Attas (1999, 57), kesabaran adalah kekuatan rohani yang menopang keberanian. 

Keberanian moral Diponegoro bukan bersumber dari ambisi, tetapi dari keyakinan spiritual 

bahwa perjuangan adalah amanah. 

Kepemimpinan Diponegoro relevan untuk diintegrasikan dalam pendidikan Islam 

melalui: (a) Pendidikan karakter yang mengajarkan: kejujuran, Amanah, keberanian moral, 

empati, kesabaran, keikhlasan; (b) Pendidikan kepemimpinan profetik yakni membentuk 

pemimpin masa depan dengan orientasi keadilan dan adab; (c) Pendidikan sosial Islam yakni 

mengajarkan keadilan sosial, empati kepada masyarakat lemah, dan sikap anti-kezaliman; dan (d) 

Pendidikan sejarah Islam Nusantara yang berarti menguatkan identitas Muslim Indonesia melalui 

keteladanan lokal. 

Bagian paling menyentuh dalam Babad Diponegoro adalah kisah penangkapan dan 

pengasingan Diponegoro. Meskipun ditangkap melalui tipu daya Belanda, Diponegoro tidak 

mengekspresikan kemarahan. Ia justru menunjukkan keteguhan spiritual luar biasa. Ia menulis: 

“Badan kula kasurung ing pakunjaran, nanging manah kula tetep merdeka.” Yang artinya 

“Tubuhku terpenjara, tetapi hatiku tetap merdeka.” (Carey 2014, 315). Pernyataan ini 

menunjukkan bahwa: tubuhnya dipenjara, tetapi imannya bebas, penjara fisik tidak dapat 

memenjarakan ruhani, dan kezaliman tidak dapat membungkam nurani 

Diponegoro memahami pengasingannya sebagai ujian Ilahi. Sikap ini sesuai dengan 

konsep ibtila’ dalam Islam, yaitu ujian sebagai bentuk peningkatan derajat. Al-Ghazali (n.d., 212) 

menyebutkan bahwa kesabaran dalam ujian adalah karakter utama para wali. Diponegoro 

mengamalkan hal ini dalam praktik bahwa ia tidak mengeluh, tetap beribadah, tetap menulis, 

tetap berdialog dengan ulama, dan tetap memotivasi pengikutnya melalui tulisan. Pengasingan 

yang dimaksudkan untuk mematahkan mentalnya justru menjadi ruang spiritual bagi dirinya. 

Dalam pengasingan, Diponegoro menulis Babad Diponegoro. Dengan demikian, pengasingan 

bukan masa kehancuran, tetapi masa penciptaan intelektual. Menurut Carey (2007, 412), naskah 

Babad Diponegoro ditulis pada 1831–1832 di Manado sebagai respon spiritual Diponegoro 

terhadap penderitaannya. 

Ini memiliki relevansi besar bagi pendidikan Islam: bahwa ilmu tidak berhenti dalam 

kesulitan, bahwa keterbatasan bukan alasan untuk tidak berkarya, bahwa kesalehan melahirkan 

produktivitas, bahwa seorang Muslim harus tetap menebar manfaat kapan saja. Apa yang 

dilakukan Diponegoro selama pengasingan adalah bentuk resilience dalam Islam. Ia selalu 

bersabar tanpa berputus asa, ikhlas tanpa menyerah, tenang tanpa kehilangan visi, dan kuat tanpa 

kemarahan 



Quantum Edukatif: Jurnal Pendidikan Multidisiplin 
Volume 02, No. 03, Desember 2025, Hal. 112-122 

 

QUANTUM EDUKATIF 120 

 
 

Dalam pendidikan Islam modern, ketahanan mental siswa menjadi isu penting. Banyak 

siswa menghadapi tekanan akademik, krisis identitas, kecemasan, bullying, dan tekanan sosial 

Keteladanan Diponegoro tentang keteguhan hati dapat membentuk pemahaman bahwa ujian 

adalah bagian hidup, iman menjadi sumber kekuatan, dan seseorang dapat bangkit bahkan di titik 

terendah. Diponegoro menegaskan bahwa penjara hanya membatasi fisik tetapi tidak bisa 

membelenggu iman, kezaliman tidak dapat menguasai hati yang bertawakkal dan hati yang bebas 

adalah hasil dari spiritualitas mendalam 

Menurut konsep tasawuf, kebebasan batin adalah puncak kesempurnaan akhlak (kamal 

al-akhlak). Ibn ‘Arabi menyebut bahwa manusia sejati adalah yang paling bebas dari belenggu 

dunia, meski tubuhnya dibatasi (Ibn Arabi 1956, 422). Diponegoro mencapai tingkat ini dalam 

catatan hidupnya. Keteguhan Diponegoro relevan bagi pendidikan Islam dalam aspek: (a) 

Pendidikan Akhlak yakni mengajarkan sabar, tawakkal, dan ketangkasan spiritual; (b) Pendidikan 

Mental yakni menanamkan resilience, optimisme, dan daya juang; (c) Pendidikan sejarah Islam 

Nusantara yakni menunjukkan bahwa Islam melahirkan tokoh yang kuat secara moral; (d) 

Pendidikan Karakter yakni Nilai spiritual Diponegoro sangat sesuai dengan Profil Pelajar 

Pancasila, terutama beriman dan bertakwa, berkebhinekaan, mandiri, bernalar kritis, gotong 

royong, dan kreatif; serta (e) Pendidikan Filsafat Moral bahwa Diponegoro dapat dijadikan contoh 

practical ethics dalam Islam. 

SIMPULAN 

Kajian mendalam terhadap Babad Diponegoro menunjukkan bahwa Pangeran Diponegoro 

bukan hanya figur penting dalam sejarah perjuangan nasional, tetapi juga tokoh pendidikan Islam 

Nusantara yang sangat relevan untuk konteks pendidikan masa kini. Melalui pendekatan historis 

dan analisis nilai, dapat disimpulkan bahwa semangat juang Diponegoro didasarkan pada tiga 

pilar utama: spiritualitas, moralitas, dan kepemimpinan etis. Ketiga pilar tersebut membentuk 

suatu kerangka nilai yang sangat kaya dan dapat diadaptasi ke dalam kurikulum pendidikan Islam 

modern. 

Pertama, spiritualitas Diponegoro merupakan fondasi seluruh tindakan dan keputusan 

hidupnya. Sejak kecil ia menempuh kehidupan asketik di Tegalrejo dan mendalami ilmu-ilmu 

keislaman dari para ulama. Spiritualitas asketiknya bukan merupakan perilaku isolatif, tetapi 

justru menjadi energi moral yang memandu perjuangan sosialnya. Konsep laku prihatin yang ia 

jalani bukan sekadar tradisi Jawa, melainkan bentuk tazkiyatun nafs yang selaras dengan 

pendidikan akhlak dalam Islam. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak dapat hanya 

berhenti pada transfer pengetahuan, tetapi harus memasukkan aspek pensucian jiwa, 

pembiasaan moral, dan pembentukan karakter secara holistik. 

Kedua, moralitas Diponegoro tampak dalam kritik tajamnya terhadap kondisi masyarakat 

yang ia sebut sebagai zaman edan. Ia menyaksikan degradasi moral pada bangsawan keraton dan 

penderitaan rakyat akibat kebijakan kolonial. Kritik ini bukan hanya observasi sosial, tetapi 

bentuk analisis moral yang dalam terhadap penyimpangan syariat dan hilangnya adab. Dalam 

konteks pendidikan Islam, moralitas Diponegoro dapat dijadikan landasan penting untuk 

membangun kurikulum pendidikan karakter berbasis nilai Islam Nusantara. Pendidikan akhlak 

yang selama ini cenderung normatif dapat diperkaya dengan contoh-contoh nyata dari tokoh 

sejarah yang mengamalkan akhlak tersebut secara nyata. 

Ketiga, kepemimpinan Diponegoro mencerminkan nilai-nilai prophetic leadership dalam 

Islam. Ia memandang perjuangannya sebagai amanah Ilahi, bukan bentuk ambisi atau pencarian 



Quantum Edukatif: Jurnal Pendidikan Multidisiplin 
Volume 02, No. 03, Desember 2025, Hal. 112-122 

 

QUANTUM EDUKATIF 121 

 
 

jabatan. Ia menerapkan etika perang yang sesuai dengan syariat, melarang pasukan merusak 

kampung dan menyakiti petani, serta memprioritaskan perlindungan terhadap kelompok rentan. 

Kepemimpinannya berbasis empati, keadilan, keberanian moral, dan keteladanan. Dalam 

pendidikan Islam, model kepemimpinan seperti ini sangat penting karena mampu membentuk 

generasi yang bukan hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga bertanggung jawab secara moral 

dan sosial. 

Keempat, keteguhan spiritual Diponegoro dalam pengasingan menunjukkan bahwa 

kekuatan moral tidak dapat dihancurkan oleh tekanan fisik. Meskipun tubuhnya dipenjara, 

hatinya tetap bebas. Ia memahami penderitaan sebagai ujian Ilahi dan tetap produktif dengan 

menulis Babad Diponegoro selama masa pengasingan. Keteladanan ini relevan bagi pendidikan 

Islam dalam membangun ketahanan spiritual siswa, terutama dalam menghadapi tekanan 

akademik, psikologis, maupun sosial. Pendidikan Islam perlu menanamkan nilai kesabaran, 

keikhlasan, dan keteguhan hati sebagaimana dicontohkan Diponegoro. 

Dengan demikian, integrasi nilai-nilai dalam Babad Diponegoro ke dalam pendidikan 

Islam sangat mungkin dilakukan dalam berbagai aspek: 

1. Dalam pendidikan akhlak: meneladani nilai kesederhanaan, kejujuran, keberanian moral, dan 

kesabaran. 

2. Dalam pendidikan kepemimpinan: menonjolkan konsep amanah, keadilan, empati, dan etika 

perang. 

3. Dalam pendidikan sejarah Islam Nusantara: memperkuat identitas lokal dan kebanggaan 

nasional. 

4. Dalam pendidikan sosial: menumbuhkan kepekaan terhadap ketidakadilan dan penderitaan 

masyarakat lemah. 

5. Dalam pengembangan karakter: membangun resilience spiritual sebagaimana ditunjukkan 

Diponegoro dalam pengasingannya. 

Akhirnya, penelitian ini menunjukkan bahwa Pangeran Diponegoro adalah figur penting 
yang dapat menjadi model pendidikan Islam karena perpaduan nilai spiritual, etis, dan sosial yang 
sangat kuat dalam dirinya. Babad Diponegoro bukan hanya dokumen sejarah, tetapi juga teks 
pendidikan yang kaya nilai bagi pengembangan kurikulum PAI, pendidikan karakter, dan 
pendidikan kepemimpinan. Maka, integrasi nilai perjuangan Diponegoro ke dalam pendidikan 
Islam merupakan upaya strategis untuk melahirkan generasi Muslim Indonesia yang beradab, 
berkarakter, dan berjiwa kepemimpinan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1999. The Concept of Education in Islam: A Framework for an 
Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Ghazali. n.d. Ihya’ ‘Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Amir, A. 2018. “Islam Jawa dan Dinamika Spiritualitas dalam Tradisi Keulamaan.” Jurnal Penelitian 
Agama, 19(2): 205–220. 

Azra, Azyumardi. 2004. The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia. Honolulu: University 
of Hawai‘i Press. 



Quantum Edukatif: Jurnal Pendidikan Multidisiplin 
Volume 02, No. 03, Desember 2025, Hal. 112-122 

 

QUANTUM EDUKATIF 122 

 
 

Carey, Peter. 2007. The Power of Prophecy: Prince Dipanegoro and the End of an Old Order in Java, 
1785–1855. Leiden: KITLV Press. 

Carey, Peter. 2014. Babad Diponegoro: Autobiografi Pangeran Diponegoro (1785–1855). Jakarta: 
KPG dan KITLV. 

Ibn Arabi. 1956. Futuhat al-Makkiyah. Kairo: Al-Hay’ah al-‘Ammah. 

Ibn Miskawaih. n.d. Tahdzib al-Akhlaq. Kairo: Maktabah al-Adab. 

Johns, A. H. 1964. “Sufism as a Category in Indonesian Literature and History.” Journal of Southeast 
Asian History, 5(2): 10–23. 

Laffan, Michael. 2011. “The Islamic Nationhood of Southeast Asia.” Journal of Islamic Studies, 
22(3): 325–347. 

Muslim, Imam. n.d. Shahih Muslim. Beirut: Dar al-Kutub. 

Ricklefs, Merle C. 2008. A History of Modern Indonesia since c. 1200. Stanford: Stanford University 
Press. 

Rahmawati, Siti. 2020. “Integrasi Nilai-Nilai Local Wisdom dalam Pendidikan Islam di Indonesia.” 
Jurnal Tarbiyah, 27(2): 221–238. 

Sholeh, Ahmad. 2015. “Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam.” Jurnal Pendidikan Agama 
Islam (JPAI), 3(1): 45–58. 

Nafis, Muhaimin. 2017. “Kepemimpinan Profetik dalam Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan 
Islam, 6(2): 155–170. 

Wicaksono, Andi. 2019. “Islam Jawa dan Identitas Keagamaan Masyarakat Nusantara.” Jurnal 
Penelitian Sosial Keagamaan, 27(1): 89–103. 

Van Groenendael, Victoria M. Clara. 1985. Javanese Shadow Plays, Javanese Selves. Leiden: KITLV 
Press. 

Woodward, Mark R. 2011. Java, Indonesia and Islam. Dordrecht: Springer. 


